## Helena Petrovna Blavatsky

# Extractos De La Doctrina Secreta

LIBRO I ESTANCIA VI (Cosmogonía del Universo, Kosmos)



Logia Teosófica Miami-Dade Blavatsky. The Theosophical Society in America



SATYÂT NÂSTI PARO DHARMAH

"No Hay Religión Más Elevada Que La Verdad"

- 1. POR EL PODER DE LA MADRE DE MISERICORDIA Y CONOCIMIENTO (a), KWAN-YIN -LA TRIPLE DE KWAN-SHAI-YIN, QUE RESIDE EN KWANYIN-TIEN (b)- FOHAT, EL ALIENTO DE SU PROGENIE, EL HIJO DE LOS HIJOS, HABIENDO HECHO SALIR DE LAS PROFUNDIDADES DEL ABISMO (caos) INFERIOR LA FORMA ILUSORIA DE SIEN-TCHAN (nuestro universo) y LOS SIETE ELEMENTOS.
- (a) "La Madre de Misericordia y de Conocimiento", es llamada la "Triple" de Kwan-Shai-Yin (Logos), porque en sus correlaciones, metafísicas y cósmicas, es la "Madre, la Esposa y la Hija" del Logos, justamente como en las últimas versiones teológicas se ha convertido en el "Padre, Hijo y Espíritu Santo (femenino)" -la Shakti o Energía-, la Esencia de los Tres. Así en el Esoterismo de los vedantinos, Daiviprakriti, la Luz manifestada por medio de Ishvara, el Logos, es, al mismo tiempo, la Madre y también la Hija del Logos, o Verbo de Parabrahman; mientras que en las enseñanzas transhimaláyicas es (en la jerarquía de su teogonía alegórica y metafísica) la "Madre" o Materia abstracta e ideal, Mûlaprakriti, la Raíz de la Naturaleza; desde el punto de vista metafísico, una correlación de Adi-Bûtha (Parabrahman, Absoluto), manifestado en el Logos, Avalokiteshvara; y en el sentido puramente oculto y cósmico, Fohat, "el Hijo del Hijo" (Fohat, el hijo del Logos), la energía andrógina que proviene de esta "Luz del Logos", y que se muestra en el plano del Universo objetivo, como la Electricidad, tanto oculta como manifiesta, que es la Vida. T. Subba Row dice: "La evolución comienza por la energía intelectual del Logos... no puramente por las potencialidades encerradas en Mûlaprakriti. Esta Luz del Logos es el lazo... entre la materia objetiva y el pensamiento subjetivo de Ishvara [o el Logos]. Se le llama Fohat, en varios libros buddhistas. Es el instrumento con que el Logos opera."

Logos (Griego).- La Divinidad manifestada en cada nación y pueblo; la expresión exterior, o el efecto de la Causa que permanece siempre oculta o inmanifestada. Así, el lenguaje es el logos del pensamiento; por esto se traduce correctamente con los términos "Verbo" y "Palabra" en su sentido metafísico. Saliendo de las profundidades de la Existencia Una, del inconcebible e inefable Uno (Absoluto, parabrahman, Ain Soph), un Logos, imponiéndose a sí mismo un límite, circunscribiendo voluntariamente la extensión de su propio Ser, se hace el Dios manifestado, y al trazar los límites de su esfera de actividad, determina también el área de su Universo. Dentro de dicha esfera nace, evoluciona y muere este universo, que en el Logos vive, se mueve y tiene su ser. La materia del universo es la emanación del Logos, y sus fuerzas y energías son las corrientes de su vida. El Logos es inmanente en cada átomo, es omnipenetrante; todo lo sostiene, todo lo desarrolla. Es el principio (u origen) y el fin del universo, su causa y objeto, su centro y circunferencia... Está en todas las cosas, y todas están en él. El logos es andrógino y posee en potencia los Principios Masculinos y Femeninos osea, es Padre, Hijo, Espitu Santo asi como Madre, Esposa e Hija.

El Logos se despliega de sí mismo manifestándose en una triple forma:

- a)- El Primer Logos, raíz u origen del Ser; de él procede. Es la Representacion del Dios omnipotente, omnisciente y omnipresente.
- b)- El Segundo Logos, manifestando los dos aspectos de vida y forma, la primitiva dualidad, que constituye los dos polos de la Naturaleza entre los cuales se ha de tejer la trama del Universo: Vida-forma, Espíritu-materia, positivo-negativo, activo-receptivo, padre-madre de los mundos; y por último.
- c)- El Tercer Logos, la Mente universal, en la que existe el arquetipo de todas las cosas, fuente de los seres, manantial de las energías formadoras, arca en donde se hallan almacenadas todas las formas originales que han de manifestar y perfeccionar en las clases inferiores de materia durante la evolución del universo.

### Ain o Absoluto (Vacio, consciencia Pura)

Ain Soph o Parabrahman (Padre del Logos) (Ideación Precósmica, Æther) Shekinah o Mulaprakriti (Madre del Logos) (Substancia Precósmica, Caos)

**LOGOS TRINO** (Primogénito) (Tetragrammaton) (Primer Punto) (Theos)



Triangulo

3 Logos (Mahat)



3 Etapa:

1-"Materia" (Substancia) Diferenciada (Protilo) Fecundada, Madre del Hijo Primogénito. Diferenciación del 2 Logos e Individualización de las Fuerzas Cósmicas. 2- Inteligencia Cósmica Activa Mahat o Mente Cósmica Única.

4 Etapa: Madre de Todos los Seres.

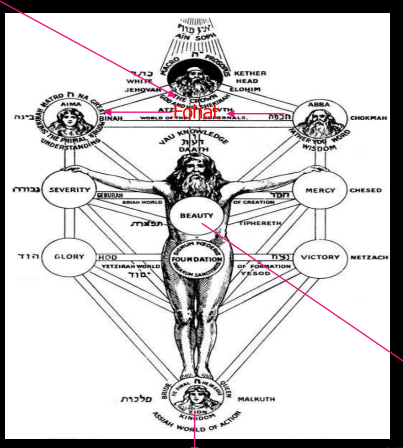
Alma del Mundo.

1 Logos y 1 Etapa (Padre/Abuelo/Anciano de los Días)



1-Germen de la "Materia" (Substancia Cósmica)

2-Germen de la "Mente" (Ideacion Divina)





2 Logos (Vida)

2 Etapa:

1-"Materia" (Substancia) Diferenciada pero Virgen. 2- Espíritu o Mente Divina como Ideacion Universal Latente.

4 Etapa: Padre (Esposo de la Madre)





Cuadrado Cubo Perfecto

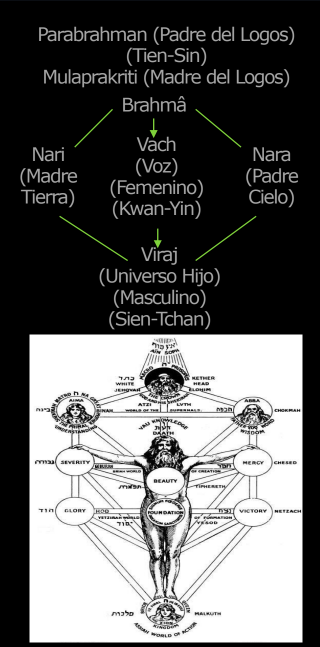
4 Etapa

Hijo Segundo/ Universo Manifestado (Materia) (Kosmos)

Novia del Hijo/ Universo Físico (Mundo Objetivo)

(b) "Kwan-Yin-Tien" significa los "Cielos Melodiosos del Sonido", la mansión de Kwan-Yin, o la "Voz Divina". Esta "Voz" es un sinónimo del Verbo o la Palabra, el "Lenguaje" como expresión del Pensamiento. Si Kwan-Yin es la "Voz Melodiosa", lo mismo es Vâch "la vaca melodiosa de la que manan alimento y agua [el principio femenino]... la que nos nutre y sostiene" como Madre-Naturaleza. Está ella asociada en la obra de la creación con Prajâpati. Es ella hembra o varón ad libitum, como lo es Eva con Adán. Es una forma de Aditi -el principio superior al Æther- de Akâsha, la síntesis de todas las fuerzas de la Naturaleza. Así Vâch y Kwan-Yin son ambas la potencia mágica del Sonido Oculto en la Naturaleza y en el Æther, cuya "Voz" evoca del Caos y de los Siete Elementos a Sien-Tchan, la forma ilusoria del Universo.

Así, en Manu, Brahmâ (también el Logos) es presentado dividiendo su cuerpo en dos partes, masculino y femenino, y creando en la última, que es Vâch, a Virâj, el cual es él mismo, o Brahmâ nuevamente.



- 2. EL VELOZ Y RADIANTE UNO PRODUCE LOS SIETE CENTROS LAYA (a) (el punto de materia en donde ha cesado toda diferenciación), CONTRA LOS CUALES NADIE PREVALECERÁ HASTA EL GRAN DÍA "SÉ CON NOSOTROS"; Y ASIENTA EL UNIVERSO SOBRE ESTOS ETERNOS FUNDAMENTOS, RODEANDO A SIEN-TCHAN CON LOS GÉRMENES ELEMENTALES (b).
- (a) Los Siete Centros Laya (puntos neutros, de equilibrio y de disolución) son los siete puntos cero, empleando la palabra cero en el mismo sentido que los químicos. En Esoterismo indica un punto en el cual comienza a contarse la escala de diferenciación. Desde estos Centros -más allá de los cuales nos permite la Filosofía Esotérica percibir los vagos contornos metafísicos de los "Siete Hijos" de Vida y de Luz, los Siete Logos de los herméticos, y de todos los demás filósofos- comienza la diferenciación de los elementos que entran en la constitución de nuestro Sistema Solar. Como se dice muy bien en las Conferencias acerca del Bhagavad-Gîtâ: "Todo el Cosmos debe necesariamente existir en la fuente una de energía, de la cual emana esta luz [Fohat]". Sea que contemos los principios en el cosmos y en el hombre como siete o sólo como cuatro, las fuerzas, de la Naturaleza física, son Siete; y afirma la misma autoridad que "Prajnâ", o la capacidad de percepción, existe en siete diferentes aspectos correspondientes a otras tantas condiciones de la materia". Porque, "precisamente así como un ser humano está compuesto de siete principios (Atma, buddhi, manas superior e inferior, astral, vital y cuerpo físico), la materia diferenciada en el Sistema Solar existe en siete condiciones diferentes". (Ádico, Monádico, Átmico, Búddhico, Manásico, Astral, Físico).

### Los 7 Centros Layas generan los 7 Planos del Universo

Absoluto (Ain)
Parabrahman (Ain Soph) Absoluto
Mulaprakriti (Shekinah) Velo de lo Absoluto (Espacio, Gran Mar)

Anillo "No se Pasa" п (рі), 31415

Espacio

Los Siete Logos Kósmicos (Primordiales) (Arcángeles) (Los Primeros Sietes)



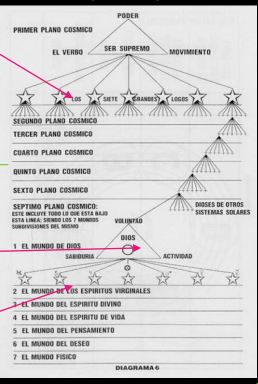
"Cuatro Sagrado", la Tetraktys, No Manifestada, (Los tres Planos superiores)



Cuatro Manifestado, Los Cuatro Planos Inferiores

Logos Solar

Los Siete Logos Planetarios o Espíritus ante el Trono de Dios (Espíritus de Razas) (Los Segundos Sietes) (Los Siete Dhyani-Buddhas) Logos Kósmico (Ishvara)



Espacio

**Espacio** 

Espacio

Lo mismo sucede con Fohat. Fohat tiene varios significados, como se ha dicho. Es llamado el "Constructor de los Constructores"; habiendo formado nuestra Cadena Septenaria la Fuerza que él personifica. Él es Uno y Siete; y en la esfera cósmica se halla tras todas las manifestaciones, tales como la luz, el calor, el sonido, la cohesión, etc., etc.; siendo el "espíritu" de la electricidad, que es la Vida del Universo. Como abstracción, le llamamos la Vida Una; como Realidad objetiva y evidente, hablamos de una escala Septenaria de manifestación, que comienza en el peldaño superior con la Causalidad Una Incognoscible, y termina como Mente y Vida Omnipresente, inmanente en cada átomo de Materia. Así mientras la Ciencia habla de su evolución al través de la materia grosera, fuerzas ciegas y movimiento insensible; los ocultistas indican la Ley Inteligente y la Vida Senciente, y añaden que Fohat es el Espíritu quía de todo esto. Sin embargo, no es, en modo alguno, un dios personal, sino la emanación de aquellos otros Poderes que existen tras él, y a quienes los cristianos llaman los "Mensajeros" de su Dios (en realidad, de los Elohim, o más bien uno de los Siete Creadores llamados Elohim), y nosotros el Mensajero de los Hijos primordiales de la Vida y de la Luz.

(b) Los "Gérmenes Elementales" con que llena a Sien-Tchan (el Universo), desde Tien-Sin (los "Cielos de la Mente" o lo que es absoluto), son los Átomos de la Ciencia y las Mónadas de Leibnitz.

- 3. DE LOS SIETE (elementos) PRIMERO UNO MANIFESTADO, SEIS OCULTOS; DOS MANIFESTADOS, CINCO OCULTOS; TRES MANIFESTADOS, CUATRO OCULTOS; CUATRO PRODUCIDOS, TRES ESCONDIDOS; CUATRO Y UN TSAN (fracción) REVELADOS, DOS Y UNA MITAD OCULTOS; SEIS PARA MANIFESTARSE UNO DEJADO APARTE (a). ÚLTIMAMENTE, SIETE PEQUEÑAS RUEDAS GIRANDO; UNA DANDO NACIMIENTO A LA OTRA (b).
- (a) Aunque estas Estancias se refieren a todo el Universo después de un Mahâpralaya (Disolución Universal), sin embargo, esta sentencia, como puede ver cualquiera que se ocupe de Ocultismo, se refiere también, por analogía, a la evolución y formación final de los Siete Elementos primitivos (aunque compuestos) de nuestra Tierra. De éstos, cuatro son los plenamente manifestados en la actualidad, mientras el quinto Elemento, el Éter, no lo está sino parcialmente; pues nos hallamos apenas en la segunda mitad de la Cuarta Ronda, y por consiguiente, el quinto Elemento se manifestará tan sólo por completo en la Quinta Ronda. Los Mundos, incluyendo el nuestro propio, fueron por supuesto, como gérmenes, desenvueltos en un principio del Elemento Uno en su segundo período- (el "Padre- Madre" el Alma diferenciada del Mundo, no lo que Emerson llama la "Super Alma") - ya lo llamemos, como la Ciencia moderna, polvo cósmico o niebla de fuego, o como el Ocultismo: Âkâsha Jîvâtmâ, Luz Astral Divina o el "Alma del Mundo".

Pero este primer período de la Evolución, fue seguido por el próximo en el debido transcurso del tiempo. Ningún mundo, y ningún cuerpo celeste, podía ser construido en el plano objetivo, sin que los Elementos hubiesen estado ya suficientemente diferenciados de su Ilus primitivo, reposando en Laya (estado de reposo, no diferenciado y no cambio, no manifestación). Este último término es sinónimo de Nirvâna. Es, en efecto, disgregación nirvánica de todas las substancias sumidas, después de un ciclo de vida, en la latencia de sus condiciones primarias. Es la sombra luminosa, pero incorpórea, de la materia que fue, el reino de lo negativo, en donde yacen latentes, durante su período de reposo, las Fuerzas activas del Universo.

Nirvâna (Sánscrito)- Es el estado de existencia y conciencia absolutas en que el Ego del hombre que, durante la vida, ha llegado al más alto grado de perfección y santidad, entra después de la muerte del cuerpo, y algunas veces, como en el caso de Gautama Buddha y otros, durante la misma vida. Absorción, fusión, disolución, extinción, liberación; aniquilamiento, beatitud o bienaventuranza eterna, existencia espiritual abstracta; aniquilación de las condiciones de la existencia individual; extinción, fusión o completa absorción del Yo (Espíritu individual) en el Espíritu universal, del que es una parte. Una vez terminada la evolución en este mundo, agotadas todas las experiencias y conseguida la plena perfección del Ser humano, el Espíritu individual, o Yo interno, enteramente libre para siempre de todas las trabas de la materia, vuelve a su punto de origen abismándose y fundiéndose en el Espíritu universal como gota de agua en el inmenso océano. En esa fusión se aniquila por completo la humana personalidad, con todo su cortejo de ilusiones, apegos, afanes, deseos, pasiones y dolores; pero no la ndividualidad; el hombre deja de existir como hombre, para existir como Dios en un estado de reposo consciente de la Omniscencia, en una condición perpetua de inefable y absoluta bienaventuranza.

#### **DIAGRAMA XII PARABRAHMA** DOCTRINA SECRETA ASPECTOS CRISTIANISMO | HINDUISMO VEDANTA BRAHMA, SAT, 1er. LOGOS, EL INMANIFESTADO EXISTENCIA, CHIT, HIJO, VISHNU, 2do. LOGOS, ESPÍRITU-MATERIA ESPÍRITU SANTO, SHIVA. ANANDA. 3er. LOGOS, SABIDURÍA CREADORA INTELIGENCIA SIETE GESPÍRITUS TRONO DE DIOS TERCER PLANO CÓSMICO CUARTO PLANO CÓSMICO QUINTO PLANO CÓSMICO SEXTO PLANO CÓSMICO SISTEMAS SOLARES LOGOS DE NUESTRO SISTEMA SOLAR, NUESTRA META. SIETE CADENAS PLANETARIAS DE NUESTRO SISTEMA SOLAR DEBEN ESTAR REPRESENTADOS DEL MISMO TAMAÑO SIETE PLANETAS DE NUESTRA QUE LOS OTROS PLANOS. LOS SIETE SUBPLANOS DE ESTE PLANO CÓSMICO INFERIOR SON LOS SIETE GRANDES PLANOS DE NUESTRO SISTEMA SOLAR, SIETE RAZAS RAÍZ. TENIENDO TAMBIÉN CADA UNO SIETE SUBPLANOS SIETE SUBRAZAS. **Eter Inferior, (Luz Astral)** EXTRAIDO DE "THE THEOSOPHIST" - DICIEMBRE 1899.

Planos del Universo: Planos Kósmicos=7, Planos Solares=7, Subplanos Solares=7

Planos Totales del Universo: Multiplicados 7\*7\*7=343

Ain o Absoluto (Vacio, Consciencia Pura) Ain Soph (Parabrahman)(Ideación PreCósmica) Shekinah (Mulaprakriti) (Substancia PreCósmica) (Akasha "Superior", AEther-Eter "Superior")

|                                        |                                                | · <u>·</u>                                                                                             |           |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Planos<br>K.=Kosmicos<br>P.=Prakritico | Oriente<br>(Tattvas)<br>Principios<br>Cosmicos | Occidente<br>(Tattavas)<br>Principios<br>Cosmicos                                                      | Simbolos  |
| Aurico K.<br>Adico P.                  | Adi<br>MAHAT                                   | Fuego/Fuego                                                                                            |           |
| Alayico K.<br>Monadico P.              | Anupadaka                                      | Aire/Fuego                                                                                             |           |
| Mahavico K.<br>Atmico P.               | Akaza,<br>Eter, AEther                         | Agua/Fuego<br>Eter                                                                                     |           |
| Fohatico K.<br>Buddhico P.             | Vayu<br>Aire                                   | Fuego                                                                                                  |           |
| Jivico K.<br>Mental P.                 | Agni-Tejas<br>Fuego                            | Aire                                                                                                   |           |
| Astral K.<br>Astral P.                 | Tapas-Apa<br>Agua                              | Agua                                                                                                   | $\bigcup$ |
| Prakritico K.<br>Fisico P.             | Prithivi<br>Tierra                             | Eter Inferior<br>(Luz Astral)<br>Tierra<br>Fuego Fisico<br>Aire Fisico<br>Agua Fisica<br>Tierra Fisica |           |

Ain (Absoluto) (Vacio, consciencia Pura) Aguas Primordiales Ain Soph (Parabrahman)(Ideación PreCósmica) Akasha "Superior", Shekinah (Mulaprakriti) (Substancia PreCósmica) AEther-Éter "Superior" Shin Akasha, AEther, **Fuego** Éter Tattva Aleph Mem Aguas Superiores Aguas Luminosas Arik Anpin Aire Agua (Fuego) Imma Abba (Fuego) Firmamento (Aire) Forma (Aire) Ze'ir Anpir Aguas Oscuras (Agua) Tinieblas (Agua y Tierra) Mundos Rupa o de Forma. Éter Inferior Fuego Físico Nukvah Aire Físico (Tierra) Aqua Física Tierra Física

Árbol de la Vida Cabalístico

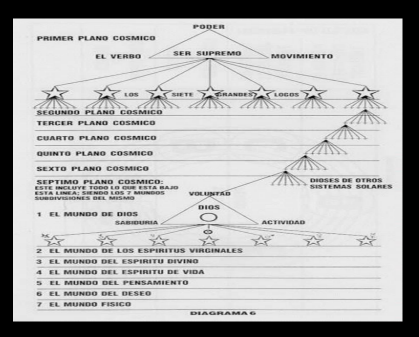
Ahora bien; hablando de Elementos, se reprocha a los antiguos el "haber supuesto a sus elementos simples e indescomponibles".

El reproche dirigido a los antiguos, es una vez más infundado. En todo caso, no puede hacerse semejante cargo a sus filósofos iniciados, puesto que ellos fueron los que desde un principio inventaron alegorías y mitos religiosos. Si hubiesen ignorado la heterogeneidad de los Elementos, no hubieran poseído personificaciones del Fuego, del Aire, del Agua, de la Tierra y del Æther; sus dioses y diosas cósmicos jamás hubieran sido bendecidos con semejante posteridad, con tantos hijos e hijas, elementos nacidos de y dentro de cada Elemento respectivo. La alquimia y los fenómenos ocultos hubieran sido una ilusión y un engaño, aun en teoría, si los antiguos hubiesen ignorado las potencialidades, las funciones correlativas y los atributos de cada elemento componente del Aire, del Agua, de la Tierra, y aun del Fuego; siendo este último, aun hoy día, una terra incognita para la ciencia moderna, que se ve obligada a llamarlo movimiento, evolución de la luz y del calor, estado de ignición, etc.; definiéndolo, en una palabra, por sus aspectos exteriores, en la ignorancia de su naturaleza verdadera. (D.S; T.1; PDF .190)

Pero lo que al parecer no logra percibir la ciencia moderna, es que diferenciados como puedan haber sido aquellos simples átomos químicos -a los cuales la filosofía arcaica llamó "los creadores de sus padres respectivos", padres, hermanos, maridos de sus madres; y a estas madres, las hijas de sus propios hijos como Aditi y Daksha, por ejemplo—; diferenciados como estaban estos elementos en un principio, no eran, sin embargo, como son ahora, los cuerpos compuestos que conoce la Ciencia. Ni el Agua, ni el Aire, ni la Tierra (sinónimo para los sólidos en general) existían en su forma presente, representando los tres estados de la materia que únicamente reconoce la Ciencia; pues todos éstos, hasta el mismo Fuego, son producciones ya recombinadas por las atmósferas de globos completamente formados, de modo que en los primeros períodos de la formación de la tierra, eran algo por completo sui géneris. Ahora que las condiciones y leyes de nuestro Sistema Solar están completamente desarrolladas, y que la atmósfera de nuestra tierra, lo mismo que las de todos los demás globos, se han convertido, por decirlo así, en crisoles propios, la Ciencia Oculta enseña que en el espacio tiene lugar un cambió perpetuo de moléculas, o más bien de átomos, correlacionándolo y cambiando así sobre cada planeta sus equivalentes de combinación.

Así, no sólo los elementos de nuestro planeta, sino hasta los de todos sus hermanos en el Sistema Solar, difieren tanto unos de otros en sus combinaciones, como de los elementos cósmicos de más allá de nuestros límites solares.

### Evolución de los Elementos en la Cadena Terrestre



| I                   | Planos  | Siete rondas de la cadena terrestre |  |  |
|---------------------|---------|-------------------------------------|--|--|
| Mental inferior A G |         | A G                                 |  |  |
| Astral              |         | B                                   |  |  |
| i c o               | Etérico | CE                                  |  |  |
| Fís                 | Denso   | D                                   |  |  |

Desarrollo de lo Elementos de los Sabios

1-Ronda: Fuego

2-Ronda: Aire

3-Ronda: Agua

4-Ronda: Tierra

Cadena Terrestre

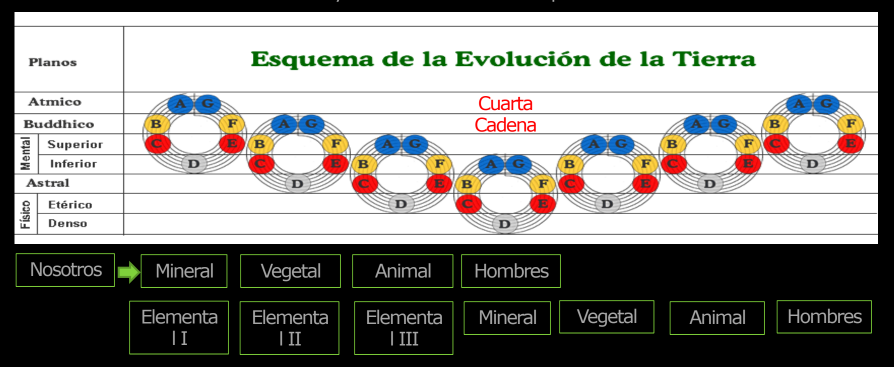
| Planos                  | Oriente<br>(Tattvas)<br>Principios<br>Cosmicos | Occidente<br>(Tattavas)<br>Principios<br>Cosmicos                                                      | Simbolos |
|-------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Adico<br>Aurico K.      | Adi                                            | Fuego/Fuego                                                                                            |          |
| Monadico<br>Alayico K.  | Anupadaka                                      | Aire/Fuego                                                                                             |          |
| Atmico<br>Mahavico K.   | Akaza,<br>Eter, AEther                         | Agua/Fuego<br>Eter                                                                                     |          |
| Buddhico<br>Fohatico K. | Vayu<br>Aire                                   | Fuego                                                                                                  |          |
| Mental<br>Jivico K.     | Agni-Tejas<br>Fuego                            | Aire                                                                                                   |          |
| Astral<br>Astral K.     | Tapas-Apa<br>Agua                              | Agua                                                                                                   |          |
| Fisico<br>Prakritico K. | Prithivi<br>Tierra                             | Eter Inferior<br>(Luz Astral)<br>Tierra<br>Fuego Fisico<br>Aire Fisico<br>Agua Fisica<br>Tierra Fisica |          |

Por lo tanto, los elementos de nuestro Planeta no pueden ser tomados como modelo para servir de comparación con los de otros mundos. De hecho, cada mundo posee su Fohat, que es omnipresente en su propia esfera de acción. Pero existen tantos Fohats como mundos, cada uno de los cuales varía en poder y en grado de manifestación. Los Fohats individuales constituyen un Fohat universal, Fohat colectivo, (el aspecto-entidad de la única y absoluta No-Entidad, que es la absoluta Seidad [Be-ness], Sat). "Millones y billones de mundos son producidos en cada Manvantara" se dice. Por lo tanto, debe de haber muchos Fohats, a quienes nosotros consideramos como Fuerzas conscientes e inteligentes.

Encerrado en el Seno de la Eterna Madre en Su estado prístino y virginal, cada átomo nacido más allá de los umbrales de su reino está condenado a diferenciación incesante. "La Madre duerme, aunque siempre está respirando". Y cada espiración envía al plano de lo manifestado sus productos proteos, los cuales, arrebatados por la ola del flujo, son esparcidos por Fohat y arrastrados hacia, o más allá, de esta o de otra atmósfera planetaria.

(b) El proceso mencionado respecto de "las Pequeñas Ruedas, la una dando nacimiento a la otra", tiene lugar en la sexta región contando desde arriba, y en el plano del mundo más material de todos en el Kosmos manifestado, nuestro planeta terrestre. Estas "Siete Ruedas" son nuestra Cadena Planetaria. Por "Ruedas" se indica generalmente las varias esferas y centros de fuerza; pero en este caso se refieren a nuestro Anillo septenario. (D.S; T.1; PDF 190)

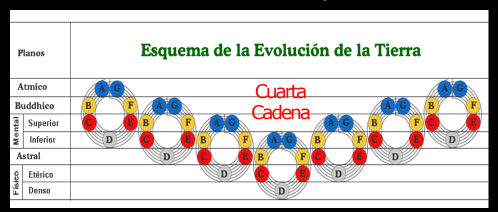
Las 7 Cadenas del Esquema Terrestre (Logos de la Cadena Planetaria) Ley del Periodo-Cadena Completo

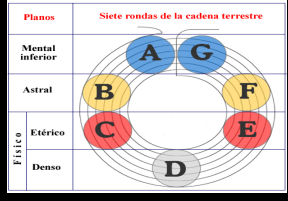


Ley de Cadenas: Cada corriente animara un reino durante un periodo-cadena completo. Nuestra Humanidad Actual: 4ta Cadena: Hombre, 3era Cadena: Animal, 2da Cadena: Vegetal, 1era Cadena: Mineral. Pasamos por reinos elementales en otro esquema evolutivo anterior al de la Tierra. Solo los que entran en la 1era Cadena como Elemental I sale en la 7ma Cadena como Humano.

Nota: La nueva Cadena comienza a formarse antes que la anterior se haya desintegrado y desaparecido. Cuando la vida del Globo D de la Cadena Lunar termino (Luna), paso al Globo D de la próxima Cadena Terrestre (Tierra).

Las 7 Cadenas del Esquema Terrestre (Logos de la Cadena Planetaria) Ley del Periodo-Rondas Completo





Periodo Terrestre Nosotros Periodo
Terrestre

Ley de Rondas: Cada Globo de una Cadena se convierte en Activo, luego ingresa en periodo de oscurecimiento, donde la Oleada de Vida se transfiere al próximo Globo. Esto no significa se que extinga la vida por completo, sino que solo queda un embrión como base de la próxima vuelta de la oleada de vida en la próxima Ronda. Cada Globo disfruta de 7 periodos de Plena Actividad (Manvantara) y periodos de Oscurecimiento (Pralaya).

Ronda I-Globo D:(Arquetipo mineral)-Hombre etéreo, forma nube mutable y amorfas, no inteligente sino superespiritual, conciencia mineral. Correspondencia con la 1 Raza de la 4 Ronda.

Ronda II-Globo D:(Arquetipo Vegetal)-Hombre cierta solidez, viscoso, mas spiritual que inteligente, conciencia vegetal. Corresponde a la 2 Raza de la 4 Ronda.

Roda III-Globo D:(Arquetipo Animal)-Hombre grandes y gorilescos, conciencia animal, pasiones e instintos. Inteligencia ligada a la "astucia". Corresponde a la 3 Raza de la 4 Ronda.

Ronda IV-Globo D: Arquetipo Humano-Hombre Actual, pensamientos, conciencia humana. 4 Raza. Intelecto y disminución de la espiritualidad.

- 4. ÉL LAS CONSTRUYE A SEMEJANZA DE RUEDAS MÁS ANTIGUAS (mundos), COLOCÁNDOLAS EN LOS CENTROS IMPERECEDEROS (a). ¿CÓMO LAS CONSTRUYE FOHAT? ÉL REÚNE EL ÍGNEO POLVO. HACE ESFERAS DE FUEGO, CORRE AL TRAVÉS DE ELLAS Y A SU ALREDEDOR, INFUNDIÉNDOLES VIDA; Y DESPUÉS LAS PONE EN MOVIMIENTO: A LAS UNAS EN ESTA DIRECCIÓN, A LAS OTRAS EN AQUÉLLA. ESTÁN FRÍAS, Y ÉL LAS CALDEA. ESTÁN SECAS, Y ÉL LAS HUMEDECE. BRILLAN, Y ÉL LAS AVENTA Y LAS REFRESCA (b). ASÍ PROCEDE FOHAT DEL UNO AL OTRO CREPÚSCULO, DURANTE SIETE ETERNIDADES (Mahamanvantara).
- (a) Los Mundos son construidos "a semejanza de Ruedas más antiguas", o sea de los que existieron en Manvantaras precedentes y entraron en Pralaya; pues la Ley que preside al nacimiento, desarrollo y decadencia de cada una de las cosas que existen en el Kosmos, desde el Sol hasta la luciérnaga en el césped, es una. Hay una obra perpetua de perfección en cada una de las apariciones nuevas; pero la Substancia-Materia y las Fuerzas son todas una y la misma. Y esta Ley obra en cada planeta por medio de leyes variables y de menor importancia. Los "Centros [Laya] Imperecederos" tienen una gran importancia, y ha de comprenderse completamente su significación, si queremos poseer concepto claro de la cosmogonía arcaica, cuyas teorías han pasado ahora al Ocultismo. En la actualidad, una cosa puede afirmarse. Los mundos no son construidos, ni encima, ni sobre, ni en Centros Laya; pues el punto cero es una condición y no un punto matemático.

Punto Laya: Punto de equilibrio o neutro (físico o químico). En ocultismo punto donde cesa toda diferenciación, cambio, manifestación.

El Absoluto (Ain Soft, Parabrahman), es puro "equilibrio" y "plenitud", o sea, neutro, donde no es posible cambio o manifestación (por lo menos, tal como la entendemos el universo manifestado).

Todo el universo manifestado es un estado de "NO EQUILIBRIO", un eterno flujo y devenir, es una lucha de la vida por lograr un equilibrio que solo es efimero e instantáneo, porque todo es puro cambio.





(b) Téngase presente que Fohat, la Fuerza constructora de la Electricidad Cósmica, se dice metafóricamenté que brotó, como Rudra de la cabeza de Brahmâ, "del Cerebro del Padre y del Seno de la Madre", y que después se metamorfoseó en un macho y una hembra, esto es, se polarizó en electricidad positiva y negativa. Él tiene Siete Hijos, que son sus Hermanos. Fohat se ve obligado a nacer una y otra vez, siempre que dos cualesquiera de sus ya "Hijos-Hermanos" se permiten ponerse en contacto demasiado estrecho se trate de abrazo o de lucha. Para evitar esto, une y ata juntos a aquellos de naturaleza distinta, y separa a los de temperamentos similares. Esto se refiere, por supuesto, como puede ver cualquiera, a la electricidad generada por fricción, y a la ley de atracción entre dos objetos de polaridad contraria y de repulsión entre los de polaridad análoga. Los Siete "Hijos-Hermanos", sin embargo, representan y personifican las siete formas de magnetismo cósmico, llamadas en el Ocultismo práctico los "Siete Radicales", cuya producción cooperativa y activa es, entre otras energías, la Electricidad, el Magnetismo, el Sonido, la Luz, la Cohesión, (Movimiento y Calor) etc. Todos ellos pertenecen y son emanaciones de cualidades espirituales todavía más suprasensibles, no personificadas, pero perteneciendo a Causas reales y conscientes (Inteligencias, Entidades Inteligentes). Intentar una descripción de semejantes, Entidades, sería más que inútil. Debe el lector tener presente que, según nuestras enseñanzas, que consideran a este Universo fenomenal como una gran Ilusión, cuanto más próximo se halla un cuerpo a la Substancia Desconocida, tanto más se aproxima a la Realidad, por encontrarse más separado de este mundo de Mâyâ.

Pueden los hombres de ciencia si quieren, llamarles fuerza o fuerzas generadas por la materia, o "modos de movimiento" de la misma; el Ocultismo ve en estos efectos "Elementales" (fuerzas), y en las causas directas que los producen, Obreros Divinos e inteligentes. La conexión íntima de estos Elementales, guiados por la infalible mano de los Regentes –su correlación podríamos decir– con los elementos de la Materia pura, se manifiesta en nuestros fenómenos terrestres, tales como la luz, el calor, el magnetismo, etc.

Cuando se dice que Fohat produce Siete Centros Laya, ello significa que para propósitos formativos o Creadores, la Gran Ley (pueden los teístas llamarla Dios) detiene o más bien modifica su movimiento perpetuo en siete puntos invisibles dentro del área del Universo Manifestado. "El gran aliento hace en el Espacio siete agujeros en Laya, para hacerles girar durante el Manvantara" – dice el Catecismo Oculto—. Ya hemos dicho que Laya es lo que la Ciencia puede llamar el punto-cero, o línea; el reino de lo negativo absoluto o la única Fuerza absoluta verdadera, el nóumeno del Séptimo Estado de lo que ignorantemente llamamos y reconocemos como "Fuerza"; o el nóumeno de la Substancia Cósmica No-diferenciada, la cual es, en sí misma, un objeto inalcanzable e incognoscible para la percepción finita; la raíz y base de todos los estados de objetividad y también de subjetividad; el eje neutral, no uno de los muchos aspectos, sino su centro. (D.S; T.1; PDF. 195-196)

## Helena Petrovna Blavatsky

# Extractos De La Doctrina Secreta

!Muchas Gracias! Fin

Logia Teosófica Miami-Dade Blavatsky. The Theosophical Society in America





SATYÂT NÂSTI PARO DHARMAH

"No Hay Religión Más Elevada Que La Verdad"